NicoLA GASBARRO
IDENTITA “CULTURALE” - IMMAGINAZIONE “CIVILE”

In un interessante libro-intervista! Zygmunt Bauman sottolinea il proprio disagio nel riconoscersi
in un’identita: nato in Polonia e costretto ad emigrare in Gran Bretagna, € nello stesso tempo
polacco e cittadino britannico, ma da tutti considerato un immigrato, un profugo, uno straniero.
L'immaginazione antropologica risolve il problema personale: Bauman si sente “europeo” perché
€ nato, vive e lavora in Europa e soprattutto perché pensa in termini “europei”. E’ evidente che il
disagio del grande sociologo rinvia ad un’esperienza comune della nostra vita quotidiana: la
globalizzazione dei rapporti tra civilta ha reso I'identita un grande problema personale e sociale,
costringendo tutti a vivere ai confini del nostro essere “moderni” e nello stesso tempo a tentare
di ri-costruire un modello di vita e di azione, capace di dare valore al nostro essere nella
contingenza della storia e di indicare una prospettiva di senso alle strategie socio-culturali di
trascendimento del presente. Lincertezza del futuro € forse alla base dei molteplici movimenti
“identitari” -etnici, linguistici, religiosi, comunitari, ecc.- che, a livello locale, tentano di opporsi
ai processi globali, vissuti come omologanti e alienanti: la “glocal identity” & stata ritenuta
spesso una buona soluzione, ma € diventata pil uno slogan sociologico che un modello
operativo, capace cioe di istituzionalizzare le giuste istanze delle differenze e nello stesso tempo
di salvaguardare il patrimonio democratico dell'uguaglianza.

E’ certamente vero che le nuove relazioni tra civilta hanno rimesso in discussione i valori “forti
ed universalistici dell'Occidente, ma & anche vero che le sfide del presente richiedono
un'immaginazione etica e civile liberata dai loro condizionamenti: se tutti viviamo, come
sostiene Bauman, nella “modernita liquida”, & antropologicamente ingenuo immaginare soluzioni
“solide”, spesso legate ad un passato rivissuto e/o immaginato come futuro possibile. La
nostalgia delle origini fa parte della vita, ma farne l'orizzonte paradigmatico del senso trasforma
la storia culturale in ripetizione senza fine e lidentita culturale in predestinazione senza via
d’uscita. Si puo essere “glocal” post-moderni e nostalgici di appartenenze “solide” e/o di “valori
che contano”, o “surmoderni”® e neouniversalisti dell’etica e del diritto, ma occorre prima di tutto
ammettere che una societa non pu0 vivere senza /immaginazione civile del futuro o senza la
“fiducia” sociale nella trasformazione del presente. Siamo tutti coinvolti in un processo storico
che non ha precedenti e forse per la prima volta non siamo costretti a rassegnarci alle
predeterminazioni dell'ideologia o ad abbandonarci alle illusioni dell’'utopia: nuovi soggetti di una
storia pluriculturale, in essa e con essa dobbiamo fare i conti e ridefinire criticamente il senso
del nostro essere nel mondo, nello stesso tempo qui ed altrove, ora e poi, vicino e lontano. Le
vecchie appartenenze culturali si sono dissolte ed & necessario immaginare un’identita collettiva
in trasformazione, certamente esistenzialmente meno sicura, ma storicamente pil creativa e
antropologicamente piu aperta. E’ nello stesso tempo un’urgenza storica e una sfida etica, da
tempo previste da Lévi-Strauss. Nel 1977 I'antropologo francese evidenziava il disagio in termini
scientifici: “A voler credere ad alcuni, la crisi di identita sarebbe il nuovo mal du siécle. Quando
certe abitudini secolari crollano, quando certi tipi di vita scompaiono, quando certe vecchie
solidarieta rovinano, certamente capita con frequenza che si produca una crisi di identita.
Sfortunatamente, le persone che inventano i mass media per convincere del fenomeno e
sottolinearne I'aspetto drammatico hanno piuttosto il cervello vuoto in maniera congenita. La
loro identita sofferente si rivela un alibi comodo per mascherare a noi, e mascherare ai loro

"

1 Z. Bauman, Intervista sull identita, Laterza, Roma-Bari 2005.
2 Per il concetto di surmodernita si veda M. Augé, Nonluoghi. Introduzione a una antropologia della
surmodernita, Eléuthera, Milano 1993.



creatori, una nullita pura e semplice. La verita € che, ridotta ai suoi aspetti soggettivi, una crisi
di identita non offre intrinseco interesse. Molto meglio sarebbe guardare in faccia le condizioni
oggettive di cui € il sintomo e che riflette”®. Di qui il rimedio antropologico: “Se si suppone che
anche l'identita abbia le sue relazioni di incertezza, la fede che noi ancora abbiamo in essa
potrebbe non essere altro che il riflesso di uno stato di civilta, la cui durata sara stata limata a
qualche secolo. Allora, pero, la famosa crisi dell'identita, di cui ci si parla ripetutamente,
acquisterebbe un significato del tutto diverso. Essa apparirebbe come un indizio commovente e
puerile del fatto che le nostre piccole persone si avvicinano al punto in cui ciascuna deve
rinunciare a considerarsi come essenziale, per vedersi ridotta a funzione instabile e non a realta
sostanziale, luogo e momento, egualmente effimeri, di concorsi, scambi e conflitti cui
partecipano, da sole e in una misura ogni volta infinitesimale, le forze della natura e della storia,
supremamente indifferenti al nostro autismo™.

Proprio per evitare una psicologia a buon mercato, Bauman va oltre il disagio personale e
delinea un‘analisi sociologica dell'identita a partire da una distinzione elementare: da un lato la
“comunita di vita e di destino”, in cui si vive insieme in modo quasi indissolubile grazie ad una
condivisione quasi spontanea di valori € modelli di comportamento; dall’altro la “comunita di
idee e di principi” per loro natura variabili, quindi necessariamente negoziabili ed in qualche
modo stabiliti dalla struttura di un necessario quanto arbitrario contratto sociale. E’ evidente che
la crisi interviene quando la prima comunita € negata e la seconda € sottoposta ad un processo
storico e sociale di trasformazione radicale: si pud immaginare di tornare alla prima, negare la il
cambiamento della seconda, cercare di conciliarne i valori in versioni pit 0 meno sofisticate di
meticciato culturale, ma il problema sociale rimane e richiede un approfondimento
antropologico, sia per rendere dinamica e creativa la nozione storica di identita sia per ripensare
comparativamente le appartenenze “glocali” in cui viviamo. La distinzione non € un’invenzione
di Bauman, ma € un patrimonio delle scienze sociali da piu di un secolo: la “comunita di vita e
di destino” ¢, di fatto, la cultura di nascita, che segna il nostro primo immaginario della vita e
della morte, trasmettendoci i primi valori che riteniamo non a caso essenziali. La trasmissione &
pratica ed esistenziale: li apprendiamo mettendoli in pratica e li costruiamo come “nostri”
insieme con altri uomini che vivono le stesse contingenze storiche e le stesse difficolta culturali;
ci appaiono percio “normali” e quasi “naturali”, nello stesso tempo omologanti e frutto di scelta
libera e consapevole. Questi valori fanno parte di noi, perché ci fanno agire come la lingua ci fa
parlare, I'etnia di appartenenza ci fa riconoscere socialmente, la religione ci fa credere e la
morale ci dona e ci struttura la coscienza. Possiamo chiamarla “comunita di vita e di destino”
perché in essa apprendiamo prima praticamente a vivere e a morire, e poi ad elaborare
teoricamente un quadro di valori di riferimento che rende compatibile la continuita necessaria
della vita sociale e l'inevitabile rottura radicale della morte individuale. Non a caso ricorriamo
inevitabilmente a questa struttura quando abbiamo bisogno di riflettere su cio che ci ostiniamo
a ritenere il senso della vita: in senso forte e “solido” & anche un “destino” dal momento che
sembra non avere alternative di fronte ai grandi determinismi della natura. Da un punto di vista
antropologico € una sorta di “cultura di base” che si pone e si impone come un universo di
significati essenziali e senza alternative: non a caso organizza sia i rapporti con gli altri uomini
percepiti come simili sia le relazioni con il mondo della natura da governare seguendo i bisogni
individuali che, al suo interno, diventano necessita collettive. Si tratta di un habitus pragmatico
ed esistenziale, e percio quasi “voluto” culturalmente perché “dato” naturalmente: & allergico
alla diversita di altri modelli di vita, perché “forma sostanziale” di uno “spirito” che trascende la

3 C. Lévi-Strauss (a cura di), L identita, Sellerio, Palermo 1980, p. 11.
4 C. Lévi-Strauss, op. cit., p. 13.



volonta individuale e precede la discussione pubblica.

Non a caso questa comunita entra in crisi, fino a dissolvere l'identita che su essa si fonda,
quando altre “forme di vita” acquistano consistenza socio-culturale con la stessa forza di
autenticita e con la stessa purezza di legittimazione: € certamente possibile riformulare le
priorita di valore, ma a patto di pensarle comparativamente e quindi di aprirsi ad un confronto
di “idee e di principi” per trovare un minimo di accordo, dando vita al secondo tipo di comunita
di Bauman. Se invece si resta sulle posizioni di partenza, o ci si chiude al mondo o si precipita
nel relativismo dei valori che rende insopportabili i principi e le idee generali, evanescente il
senso della vita e della morte, e soprattutto impossibile 'organizzazione delle diversita nella vita
sociale. Pili che una comunita in senso stretto, questo confronto necessario, che presuppone
una vasta inclusione sociale e un’elaborazione piu articolata del senso, rinvia al concetto di
“societa™, proprio perché non presuppone qualcosa in comune fondato sulla catena naturale
dell’essere, ma ¢ invece il risultato storico di relazioni inevitabili tra diversita di appartenenze e
di interessi. Tutto avviene come se ogni “comunita di vita e di destino” fosse in qualche modo
costretta ad avere relazioni con altre, ad essere “socia” di “forme di vita” totalmente diverse, ad
aprirsi ad una collaborazione costruttiva, a partire da uno statuto di uguaglianza che legittima
tutte a livello di diritto e rimette in moto di fatto un nuovo sistema condiviso e condivisibile di
“idee e principi”. Non si tratta ovviamente solo di “idee e principi”, da ri-definire con una sorta di
dialogo su cido che accomuna le diverse esperienze, ma soprattutto di rituali di condotta e di
regole generali di costume da inventare nella contingenza della storia ed a partire
dall’arbitrarieta delle esperienze di vita. Anche il comune punto di partenza e di aggregazione &
frutto di un processo di decisione privo sia di fondamento naturale sia di intuizioni e/o
conoscenze simboliche autoritative e predeterminanti. L'unica costrizione & insieme storico-
sociale e simbolico-culturale: c’e un’identita che non corrisponde piu simbolicamente al “mondo
della vita” e percido non € in grado di governare istituzionalmente il sistema empirico delle
relazioni sociali, percid occorre cambiarne sia la struttura sia le forme, se non si vuole perdere
tutto il resto.

Le domande storiche ed antropologiche diventano inevitabili: come I'Occidente ha costruito
questi modelli? Come si € rapportato alla diversita antropologica? Come ha coniugato le
differenze strutturali delle identita culturali di “comunita di vita e di destino” con le istanze di
uguaglianza civile implicite nella democrazia moderna? Il concetto antropologico di cultura pud
aiutarci a delineare una linea di tendenza che esplode nella e con la globalizzazione?

I due concetti di identita brevemente delineati sono comprensibili solo all'interno di due
prospettive storiche che attraversano la lunga durata della modernita: da un lato quella che si
formalizza nella visione romantico-idealista o storico-formale del nazionalismo etnico-culturale
tipico della Mitteleuropa, dall’altro quella che si esprime nella scienza positivo-sociologica o
razionale-illuministica del progresso civilizzatore di Stati che tentano di costruire una prospettiva
di futuro nella e con la rivoluzione industriale. Entrambi trovano nel popolo il referente
sostanziale, ma lo pensano simbolicamente e lo identificano nella pratica sociale in modo
diverso: il primo principalmente come “nazione”, cioeé come collettivita “naturale” e “data” di
identici per sangue, lingua, territorio di origine, tradizioni culturali pil 0 meno ancestrali, “spirito
culturale”; il secondo strutturalmente come “stato”, cio&é come societa “storica” e “voluta” di
uomini diversi che trovano nella comune cittadinanza civile il legame contrattuale capace di
rendere possibile la compatibilita delle differenze naturali e sociali in un progetto ugualitario e
collettivo. I due sensi e le due prospettive si sono spesso fusi insieme, a volte persino confusi,

5 La distinzione tra “comunita” e “societa” risale a F. Tonnies, Gemeinschaft und Gesellschaft del 1887:
si veda la traduzione italiana Comunita e societa, Edizioni di Comunita, Milano 1979.



nella storia degli ultimi due secoli, ma restano sostanzialmente diversi: nessun politologo puo
oggi confondere la nazione-stato che ha ispirato i nazionalismi etnico-territoriali o linguistico-
culturali®, spesso tragici per i popoli d’Europa, con lo Stato-nazione che ancora oggi € alla base
della concezione civile della societa e del contratto democratico. La differenza politologica
sottende quella storico-culturale e socio-istituzionale. Lidentita di popolo in senso etnico rinvia
ad una “comunita” di identici sia da un punto di vista naturale (nati da e nello stesso territorio,
accomunati da una stirpe originaria ed originale, a volte da uno stesso sangue “immaginario”),
sia da un punto di vista culturale (identica tradizione, stessa lingua come espressione dello
stesso spirito comunitario, uguale prospettiva di futuro predeterminata dallo “spirito del
popolo”). Anzi la cultura spirituale non € altro che la traduzione storica dell’appartenenza
naturale: ad ogni etnia la sua cultura, ad ogni cultura la sua autonomia, ad ogni autonomia la
sua legittimazione prima simbolica, ideale e morale, e solo in seconda istanza pratica, sociale e
giuridica. Persino il concetto antropologico di cultura risente di questa determinazione
naturalistica: essa non € altro che lo spirito della natura e conseguentemente lo “spirito” di un
popolo in senso etnico, al punto che é difficile distinguere l'identita etnica da quella culturale,
dal momento che si nasce, si vive e si muore all'interno dello stesso tessuto sociale che &
insieme struttura simbolica di valori e prospettiva di futuro, in definitiva una sorta di seconda
natura alimentata dalla forza dello spirito. Ne consegue che il sistema della res publica & una
conseguenza normativa di un “dato” ideale dello spirito comunitario, inscritto nella tradizione
dello strutturalmente identico che si esprime nella storia quotidiana. La forza interna dello
spirito e la grande comunione di intenti rendono superflue ogni forma di contratto sociale ed
ogni costruzione alternativa alla propria “visione del mondo”: tutta la storia € una forma dello
“spirito” nel tempo, un “reale” che incarna I™ideale” nel passato come nel presente, e piu
ancora nel futuro. Lidentita di base coincide cosi con la “tradizione” forte dell’etnia, del popolo
in senso etnico-culturale, con il presente vissuto come autorealizzantesi, con il futuro prevedibile
di continuita temporale e di contiguita simbolica dei valori: una presenza dell’essere in definitiva
fondata sulla tradizione condivisa come forma sostanziale dell’esistenza e sul futuro gia vivibile
sia come destinazione voluta, ma non scelta, sia come destino tanto teleologico quanto
naturalisticamente predeterminato. Ma se tutto & predeterminato, o si vive all'interno o si &
radicalmente fuori: senza origine, senza fini, senza la dignita che solo la condivisione spontanea
dei valori puo dare, in definitiva naturalmente “selvaggi” e culturalmente “radicalmente altri”,
senza possibilita di riscatto e/o di conversione. Inevitabile la conseguenza politica: la
cittadinanza € gia segnata dall’appartenenza e dalla condivisione spontanea, I'esercizio dialettico
del potere deve distinguere necessariamente |'identico dall’altro o, per dirla con un politologo
mitteleuropeo esaltato dai leghisti fanatici, I'amico dal nemico.

Ancora una volta la politica & implicita nella struttura dei valori: prima di tutto l'uguaglianza &
solo un “dato” interno, € mai una costruzione storico-sociale; una forma sostanziale della
“nazione” e del suo “spirito”, e mai una conquista civile o un progetto storico; in definitiva
un’incarnazione collettiva dello spirito etnico-comunitario. In secondo luogo la differenza € il
nucleo essenziale dell'esistenza umana, perché segnata irreversibilmente dai grandi
determinismi della natura: sono, infatti, diversi i sessi, le razze, le appartenenze etniche, gli
orientamenti al valore; quindi devono essere diversi i rapporti sociali esterni alla comunita, le
nazioni, le culture, i valori, i modelli di comportamento, le politiche e i progetti di emancipazione
e di sviluppo. Ad ogni differenza la sua autonomia e cid che vale per gli individui vale per le
comunita intese come individualita collettive (date dalla natura come gli individui: non a caso

6 Per una chiara analisi antropologica di questi problemi, si veda E. Gellner, Nazioni e nazionalismo,
Editori Riuniti, Roma 1985.



mettono insieme individui naturalmente simili): ognuno per sé e Dio per tutti, esposti come
siamo alla naturalita del mercato dei valori e delle relazioni sociali. La struttura antropologica di
questa identita di popolo & evidente: il segno prioritario & la differenza tra gli uomini, ed &
guesta a coniugare le possibilita di uguaglianze tra identici, escludendo ogni possibilita di
uguaglianza strutturale e generale. A livello di sistema € evidente che il concetto di comunita &
moltiplicabile, ma non generalizzabile, e I'autonomia istituzionale & l'effetto della moltiplicazione
naturalistica: ad ogni popolo (in senso etnico-culturale) la sua vita ed il suo destino, che il
processo attuale di globalizzazione trasforma in una sorta di capitalismo selvaggio dei valori e
delle relazioni politiche.

Il dramma del nostro tempo & che questo modello di identita € in dispersione: esso non & né
giusto né sbagliato, €& solo storicamente superato, socialmente inutile e quindi
antropologicamente improponibile. La globalizzazione in atto evidenzia, con una velocita
imprevista ed imprevedibile, il ruolo prioritario e strategico delle relazioni rispetto ai termini, dei
rapporti sociali a piu livelli rispetto all'appartenenza prefissata, dei linguaggi interculturali
rispetto alle lingue tradizionali, dei processi di continua trasformazione rispetto alle identita
tradizionali. A livello di valori il problema & evidente: altre grandi “comunita di vita e destino”,
spesso con una forza interna ed una coesione socioculturale maggiori, cominciano ad imporsi
sulla scena del mondo, mettendo in crisi il nostro sistema di valori, il nostro orizzonte di futuro,
la nostra visione della natura, la nostre capacita scientifiche e tecnologiche e persino la nostra
pretesa superiorita politica. Dire che l'identita da “solida” & diventata “liquida” non € ancora un
modo di esorcizzare la sua inevitabile scomparsa o di utilizzare ideologicamente il suo fantasma?
Meglio fare di necessita virtl e prendere coscienza di una verita di fatto: la sua dispersione &
solo la conseguenza della sua origine e del suo paradossale sviluppo. La verita di fatto implica
perd subito un interrogativo di diritto: quale identita allora? Dobbiamo rassegnarci alla perdita
della presenza storica, alla scomparsa della soggettivita produttiva di valori, alla fine del libero
arbitrio che da sempre ¢ la linfa della politica e della democrazia? Quale altra identita elaborata
dalla nostra civilta puo salvarci dalla crisi del presente e dalla minaccia di un nuovo tramonto
dell’'Occidente?

L'identita di popolo in senso “civile” rinvia ad una “societa” di “diversi” sia da un punto di vista
naturale (razza, sesso, sangue, territorio di origine, ecc.) sia da un punto di vista culturale
(religione, lingua, cultura, tradizioni, ecc.), che “inventano” storicamente una struttura
condivisa, grazie ad un “contratto sociale”, capace di garantire |'esercizio pratico delle differenze
all'interno di un sistema di “uguali”. L'opposizione radicale all’altro tipo di identita € evidente: i
naturalmente “identici” sono sostituiti dai socialmente e storicamente “uguali”, ed il concetto di
popolo riguadagna tutto il valore semantico, implicito nella sua etimologia, di “pubblico”, di
“condiviso”, e quindi di “giuridicamente garantito”. L'uguaglianza ¢ infatti da un lato il prodotto
strutturale di una sorta di accordo di base, il cosiddetto “contratto sociale”, dall'altro
I'elaborazione simbolica di una coscienza culturale soggettiva di cittadini storici (non di individui
naturali) che si sentono protagonisti pubblici della propria condizione presente e del proprio
futuro. L'essenza dunque & un’appartenenza alla civitas, che comporta diritti e doveri uguali per
tutti, e non ad una natio che stabilisce differenze fondate sui determinismi della natura. Il corpo
sociale fondamentale ¢ I'insieme dei cittadini, appunto la civitas, e percido ancora oggi parliamo
di “societa civile’ come soggettivita collettiva, cosciente e libera, vero fondamento storico delle
istituzioni democratiche. Lo stato, conseguentemente, & pensato come proprieta dei cittadini,
come res publica, perché costruito a loro immagine e somiglianza, e soprattutto per vigilare
sull'uguaglianza “civile” e “pubblica”, che garantisce le liberta di esercizio delle diversita pensate
come “private”. Di qui il vero “senso” fortemente civile delle costituzioni moderne e



democratiche, da un lato socialmente inclusive delle differenze naturali e dall'altro
simbolicamente aperte al confronto con quelle culturali interne ed esterne. Queste ultime
diventano patrimonio comune nella misura in cui hanno la capacita di esprimere la loro
ricchezza simbolica e pratica in un sistema di compatibilita generale: I'uguaglianza e di diritto e
di fatto il fondamento dell'esercizio delle differenze e nello stesso tempo il limite strutturale e
operativo. La nozione antropologica che & alla base di questo tipo di identita & la civilta, intesa
come sistema di modelli di comportamento e di elaborazione di valori storicamente variabile ed
antropologicamente inclusivo: la soggettivita storica della societa civile ne garantisce la
democraticita, la sua apertura alla diversita delle culture la sottopone ad un continuo processo
di destrutturazione e ristrutturazione. E’ proprio questa apertura socialmente dinamica a rendere
flessibile il modello: la sua capacita di inclusione da un senso al futuro sociale e un futuro
sociale al senso della vita e della morte, che continua ad essere l'orizzonte fondamentale
dell'identita. Questa caratteristica rende certamente meno “solido” il riferimento individuale alla
struttura dei valori -di qui il disagio soggettivo della cosiddetta “crisi di identita”-, ma garantisce
un movimento storico al sistema socio-culturale, chiamato continuamente a ricostruire
simbolicamente la propria struttura “di idee e principi” e a ricostituzionalizzare le implicite
norme di comportamento. Si tratta in definitiva di un’identita esistenzialmente precaria per chi &
abituato ad un senso forte ed immutabile della vita e della storia, ma ha i vantaggi della libera
elaborazione, del confronto intersoggettivo e dell'immaginazione del futuro: la societa “civile”
elabora progetti di trasformazione di diritto e lavora per realizzarli di fatto, non delinea mai “un
destino” che per sua natura segna la fine della storia e I'implosione delle civilta. Kant aveva ben
compreso le potenzialita e la prospettiva futura di questa elaborazione di lunga durata, e percio
la riteneva I'unico sistema di valori e di istituzioni capace di garantire la “pace perpetua”.

Restano i problemi concreti della vita quotidiana che la scienza sociale non puo eludere: come
ripensare le tradizionali categorie antropologiche di “cultura minoritaria”, di “minoranze etniche,
linguistiche, religiose, ecc.”, che la globalizzazione dei rapporti tra civilta rimette in azione?
Quale il ruolo dei nuovi movimenti “glocali” di identita? Le varie forme di “invenzione della
tradizione”” hanno una legittimazione antropologica? Come analizzare scientificamente questi
nuovi processi socio-culturali? Non € ovviamente questo il luogo per rispondere analiticamente a
questi grandi interrogativi del presente, ma € possibile inserirli nella prospettiva trattata, almeno
per chiarirne la consistenza antropologica e riformularli in modo storicamente pilu corretto. Se le
nuove comunita “glocali” sono pensate ad immagine e somiglianza della “comunita di vita e di
destino” e l'invenzione della tradizione diventa una sorta di mito di fondazione di un‘autenticita
originaria e di una purezza costitutiva, sono inevitabili il separatismo simbolico e il governo
autoritario del senso della vita e della morte. Questo vale non solo per le “forme di vita”
esterne, ma soprattutto all'interno della comunita: il monopolio della purezza originaria, vera o
presunta, crea statuti differenziali di appartenenza etnica, discriminazioni di “spirito”e di “verita”,
subalternita di purezza culturale, in definitiva luoghi simbolici di “sauvagerie”. Le conseguenze
sociali e politiche sono facilmente deducibili da questo immaginario immobile perché puro ed
autentico, ed immodificabile perché sostanzialmente costituivo fin dalla forma originaria. E’
ovvio che i problemi nascono non dalle rivendicazioni differenziate, ma dai principi “assoluti”
della purezza e dell’autenticita stabiliti a monte ed in qualche modo “metastorici”: quando
entrano in azione nei rapporti sociali, € il loro statuto simbolico, strutturalmente gerarchico, a
provocare prima classificazioni differenziali di senso e poi discriminazioni sociali. La differenza
prestabilita, immaginata come fondamento “forte” e costituzionale, non pud non produrre altre

7 Per un approccio serio al problema, ¢ possibile cominciare da E. J. Hobsbawm, T. Ranger, L invenzione
della tradizione, Einaudi, Torino 1987; B. Anderson, Comunita immaginate, manifestolibri, Roma 1996.



differenze interne ed esterne, maggioranze di senso “solido” e minoranze di “senso” liquide,
“spirito” autentico di un’etnia numerosa e consolidata nel tempo e nello spazio -la propria storia
autentica e la propria nazione pura!-, e “spirito” minoritario di un’etnia debole nel pensiero e
nell'azione. Le numerose politiche del riconoscimento, messe in azione dal multiculturalismo
differenzialista, non hanno di fatto intaccato il nocciolo sostanziale di questa struttura simbolica:
la tolleranza sociale non pu0 eliminare la gerarchia implicita nei valori vissuti come autentici ed
esclusivi, cosi come la diffusione, ovviamente differenziata, di atteggiamenti “politicamente
corretti” non risolve il problema delle discriminazioni sociali e politiche. II cerchio etnico-culturale
si chiude con il paradosso antropologico della rivendicazione di un‘identita fino al separatismo
politico-istituzionale, a partire dalla differenza, “inventandosi” culturalmente una tradizione
fondante, una specificita “minoritaria”, una competenza particolare, ma in definitiva rafforzando
la struttura simbolica e implicitamente politica del sistema generale. Autolesionismo simbolico
del senso? Masochismo istituzionale della societa civile?

No! Forse si tratta solo di un‘acritica diffusione di massa -i mass media chiamati in causa da
Lévi-Strauss hanno un ruolo fondamentale- di un’ideologia gestionale del presente, priva di
coscienza antropologica e di prospettiva storica. Il vero nodo del problema & costituito dallo
statuto differenziale dell'identita e dalla sua rivendicazione a partire da un‘origine autentica e
pura: il primo garantisce un funzionamento sociale e politico, la seconda ne legittima I'autorita
simbolica ed il valore pragmatico. Nulla &€ modificabile e tutto si ripete: le identita sono molte
come le culture -il cosiddetto "multiculturalismo”-, e continuano a trovare forza sociale e potere
di senso nelle loro rispettive “comunita di vita e di destino”. In questo senso anche le cosiddette
nuove istanze non sono “glocali”, ma solo “locali” perché non hanno nulla di universale e/o di
generale che possa metterle sullo stesso piano: ogni relazione continua ad essere gerarchica e
discriminante. Di pil: l'origine autentica rivendicata € un passato che non passa mai e solo per
questo riesce a legittimare il presente dell'identita ed a garantirne la continuita nel futuro. Un
paradigma di eterno presente € la forza ideologica di questo immaginario fisso e preordinato e
costituisce una sorta di contrappunto temporale ai limiti spaziali ed etnici delle cosiddette
minoranze culturali: I'identita ristretta & forte solo perché delinea una continuita e una durata
che coincide con il destino. Il presente diventa cosi il paradigma della storia individuale e
collettiva ed occorre evitare coloro che in qualche modo ne minacciano la continuita, la
direzione e il “senso”. E’ impossibile comprendere lo statuto ontologico della differenza senza
questa dimensione temporale della durata: € il circolo vizioso dellideologia da cui & impossibile
uscire se si resta prigionieri dei suoi fondamenti simbolici “assoluti”e delle sue procedure
ripetitive. Ci si pud salvare solo con una critica antropologica radicale, capace di partire dalle
contingenze pratiche e dall’esperienza del disagio sociale.

La globalizzazione dei rapporti tra civilta ha messo in crisi le tradizioni consolidate, le identita
etniche e gli stati nazionali, lanciando una sfida antropologica sul senso del futuro: essa provoca
disagi individuali e collettivi perché & piu una grande rete di relazioni intrecciate e molteplici da
comprendere in prospettiva e da governare in modo pluridirezionale che una giustapposizione
geopolitica di differenze da tollerare nella sincronia e da gestire da un centro che pensa il
mondo in modo autoreferenziale. Occorre una diversa cosmologia culturale: pud essere messa
in moto solo da uno sviluppo ulteriore della prospettiva moderna della civilta, perché & stata
I'unica ad opporsi radicalmente all'immaginario prefissato della differenza sostanziale e della
tradizione ispiratrice. Proprio perché usa l'immaginazione civile, essa & una pratica continua di
relazioni sociali e di interferenze culturali, di linguaggi intrecciati e di connessioni simboliche
diverse, a partire dall’'uguaglianza “di diritto” dei soggetti coinvolti e dall'ampliamento degli spazi
discorsivi e deliberativi. Questa civilta di uguali cambia lo statuto della differenza e le sue



dinamiche: essa non ha pil un fondamento “naturale” e/o “metastorico”, ma diventa un diritto
“di idee e di principi” e conseguentemente una scelta consapevole e libera che trovano
nell'uguaglianza “antropologica” il loro fondamento storico e il loro limite strutturale. L'esercizio
pratico della differenza diventa ricchezza di senso solo a partire dall'uguaglianza che garantisce
il confronto e il dibattito pubblico con altre “forme di vita”, favorendo sintesi progressive e
innovative, condivisibili a livello simbolico nella misura in cui rendono compatibili diverse
dimensioni di senso. Pil che una rinuncia € un‘opportunita allargata: gli spazi discorsivi e
deliberativi si ampliano -si pensi all’esigenza sempre piu diffusa, a tutti i livelli, di aggregazioni
che trascendono i vecchi confini degli Stati nazionali- proprio perché l'uguaglianza civile &
socialmente e politicamente inclusiva di ogni tipo di differenza. Se la civitas € per sua natura
sopranazionale, la civilta non pud che essere plurietnica, pluriculturale, plurilinguistica,
plurireligiosa, ecc.: una ricchezza di senso senza precedenti culturali.

All'interno di un sistema di relazioni cosi vasto scompaiono tutte le vecchie classificazioni:
un’identita culturale interna non é& piu riducibile alla sua consistenza etnica e/o demografica e
ancora meno al suo statuto comunitario, ma si definisce nelle e con le relazioni che riesce a
costruire socialmente e a rendere significative a livello simbolico; si pud paradossalmente essere
“minoranza” culturale e mettere in moto una “"maggioranza” civile di senso condiviso. Le vecchie
categorie saltano perché si rimette in gioco tutto e si scommette sul senso del futuro e sul
dover essere dellidentita ugualitaria: da questo punto di vista la prospettiva di un’Europa
“civile” e pluriculturale €& un'esigenza che trascende l'economia e la politica. Questo
ampliamento di spazio pubblico e simbolico cambia anche la struttura dei movimenti “glocali” di
identita e ne legittima le rivendicazioni: I'uguaglianza civile li rende di interesse comune perché
arricchiscono il patrimonio conoscitivo del sistema, moltiplicano le relazioni di senso,
aggiungono storie sociali di vita al discorso pubblico sull'etica e rendono piu dinamici e
democratici i processi deliberativi dei valori. Occorre incoraggiare e favorire queste istanze
proiettandole verso il futuro come giuste rivendicazioni di differenze all'interno dell'uguaglianza
e considerarle “di diritto” e “di fatto”, come fa Seyla Benhabib?, vere e proprie rivendicazioni di
cittadinanza differenziata. Ci avviamo tutti verso un nuovo modo di essere nel mondo: per dare
ad esso un senso sono hecessari un diverso impegno civile, capace di produrre immaginazione
innovatrice, e la coscienza antropologica che, grazie alla globalizzazione, siamo passati dalla
ricchezza delle “nazioni” culturali alla critica civile dell'economia politica dei rapporti tra civilta.

8 S. Benhabib, La rivendicazione dell’identita culturale. Eguaglianza e diversita nell’era globale, 11
Mulino, Bologna 2005. Non a caso questa interessante ricerca nasce dalla consapevolezza pratica delle
carenze del multiculturalismo e del liberalismo politico: la sfida globale esige un’uguaglianza
democratica ed una visione civile dei rapporti tra culture.



