
31

Sezion 1 • Articole Scientifiche

Fiorenzo Toso

La tutela dei patrimoni linguistici e delle lingue 
minoritarie: alcune considerazioni

	 Nel momento in cui vedono accentuarsi la loro crisi di rappresentatività identi-
taria e contrarsi ulteriormente il numero dei parlanti, i patrimoni linguistici tradizio-
nali europei assistono oggi a una crescita dell’attenzione dei poteri locali, nazionali e 
sovranazionali: la «sistemazione» delle identità regionali e minoritarie è ormai entra-
ta, infatti, nella prassi politico-amministrativa dei vari centri decisionali, e l’esigenza 
della loro tutela e promozione sembra essere un dato genericamente acquisito ai più 
diversi livelli, quasi un luogo comune del politically correct.
	 Alla luce di processi di lungo corso - nell’ambito dei fenomeni di globalizzazione - 
che vedono un’espansione delle grandi lingue d’uso internazionale tale da erodere per-
sino gli spazi tradizionalmente deputati alle lingue nazionali di cultura, questa consi-
derazione introduttiva non deve indurre a soverchio ottimismo sui destini delle realtà 
minoritarie: ma è pur vero tuttavia che il ruolo a esse attribuito nel disegno di una 
identità comune europea si è oggi notevolmente evoluto in senso positivo, e ciò anche 
in ragione della minore portata eversiva attribuita ai processi rivendicativi connessi.
	 I cittadini europei si sono abituati infatti all’idea che il superamento del mo-
dello di stato ottocentesco, considerato per molti aspetti obsoleto, passi non solo at-
traverso una delega di sovranità alle istituzioni sovranazionali, ma anche a realtà 
politico-amministrative più ristrette, spesso coincidenti con ambiti territoriali dotati 
di peculiarità culturali e linguistiche che hanno un loro valore simbolico in termini di 
contrattazione coi poteri centrali.
	 In questi ultimi anni è insomma maturato in Europa un contesto glottopoliti-
co nel quale le situazioni realmente conflittuali e le questioni ancora aperte restano 
per lo più confinate in ambiti decentrati o a vario titolo marginali rispetto al profilo 
complessivo dello spazio europeo: alcune aree dei Balcani, il Caucaso, la problematica 
«periferia» anatolica in attesa di una maggiore integrazione continentale.
	 In un tale quadro di generale riformulazione del problema, un aspetto rilevan-
te della questione è dato però dalla difficoltà di approdare a una definizione univo-
ca del concetto di «minoranza linguistica»: per quanto possa sembrare paradossale, 
esso varia notevolmente da paese a paese e da situazione a situazione, al punto da 
condizionare la prassi giuridica e i provvedimenti legislativi. E se da un lato, come ho 
anticipato, l’esigenza della tutela e della promozione dei patrimoni linguistici regiona-
li e minoritari è ormai ampiamente accolta a livello comunitario, continuano dall’altro 
a mancare, a dispetto di una produzione ormai ampia di normative e raccomandazioni, 
indicazioni generali proprio su cosa si debba intendere per tale tutela e promozione.
	 Alla luce di una riflessione che coinvolge ormai da tempo ambienti variamente 
qualificati (e non soltanto le due categorie di «tecnici» più direttamente interessati, 
ossia i linguisti e i giuristi, ma anche sociologi, politologi e così via) sembra assodato 
peraltro che un’effettiva tutela dei patrimoni linguistici debba articolarsi su due linee 
d’intervento, solo in parte coincidenti nelle finalità e nelle modalità: occorre infatti te-
nere distinto il problema della tutela dei diritti linguistici dei parlanti (ossia la non di-
scriminazione di essi in base alla lingua) da quello della tutela e della promozione del 
patrimonio linguistico, e soprattutto di quello tradizionale, in quanto bene culturale 
ed elemento costitutivo, in una prospettiva ampia e aggiornata, dell’identità comune 
nazionale ed europea. Emerge con una certa evidenza, anzitutto, che la nozione di 



32

Sezion 1 • Articole Scientifiche

diritto linguistico suscettibile di tutela non è automaticamente riferibile a tutti i con-
testi in cui si parlano varietà linguistiche tradizionali e neppure a tutti i contesti in cui 
si parlano varietà linguistiche minoritarie: a prescindere dal problema assai spinoso 
delle nuove minoranze, l’unica categoria di cittadini che abbiano, in merito alla tutela 
dei propri diritti linguistici, esigenze realmente differenti dalla maggioranza della 
popolazione sono essenzialmente i membri delle minoranze nazionali, ossia coloro che 
rivendicano storicamente una diversa appartenenza nazionale (e cioè non solo di lin-
gua, ma di sentimento di appartenenza, di tradizioni storiche e culturali condivise 
ecc.) rispetto alla maggioranza: è in Italia, ad esempio, il caso dei Germanofoni (e per 
certi aspetti dei Ladinofoni) dell’Alto Adige.
	 Negli altri casi - quando ci si liberi dai condizionamenti valutativi indotti dalle 
elaborazioni di gruppi della militanza culturale e politica, il più delle volte basate su 
una visione sentimentale del problema - non sembra in realtà esistere un «proble-
ma» di diritti linguistici conculcati, poiché l’uso generalizzato e accettato delle lingue 
nazionali accanto agli idiomi specifici consente a qualsiasi dialettofono o a qualsiasi 
locutore di una lingua o dialetto minoritario di integrarsi a pieno titolo e senza reali 
lacerazioni culturali nel contesto sociale ed economico del paese di cittadinanza, ciò 
che costituisce il suo reale e principale diritto linguistico.
	 Del tutto diverso è lo scenario che si pone in merito alla tutela dei patrimoni 
linguistici tradizionali in quanto bene culturale, che può addirittura scontrarsi, per 
certi aspetti, col diritto dei singoli all’integrazione linguistica.
	 Il problema che si pone in questo caso è quello di una tutela integrale di tale 
bene, nel quale vanno però ricomprese, per forza di cose, tutte le forme tradizionali 
di espressione: nel caso italiano ad esempio la lingua nazionale, i dialetti italiani, le 
lingue e i dialetti di tutte le minoranze linguistiche, i gerghi, le lingue liturgiche pro-
prie di alcuni gruppi religiosi e anche (ma solo se si parte da un concetto di patrimo-
nio linguistico tout court e non di patrimonio linguistico tradizionale) le lingue degli 
immigrati, le lingue straniere diffuse, e così via.
	 Questa distinzione è essenziale anche per capire le differenti esigenze di pro-
mozione del proprio patrimonio idiomatico da parte di comunità linguistiche che con-
dividono parlate a vario titolo affini: se i Ladini dell’Alto Adige tendono ad affermare, 
come abbiamo visto, una propria identità nazionale separata rispetto al contesto della 
maggioranza della popolazione dello stato nel quale si trovano integrati, richiaman-
dosi semmai a un’ideale condivisione di valori e di tratti culturali col mondo germa-
nico, lo stesso non si può dire per la popolazione di dialetto ladino del Cadore, presso 
la quale sembra essersi affermata soltanto l’esigenza di una salvaguardia e tutela del 
patrimonio linguistico tradizionale, senza che ciò metta in discussione un fondamen-
tale senso di appartenenza nazionale italiana.
	 Va da sé che i modi e le forme di tale tutela, affidata anzitutto alla responsabi-
lità individuale dei parlanti, richiederebbero in primo luogo l’affermarsi di una sensi-
bilità diffusa in merito al problema, qualcosa di affine, per certi aspetti, all’afferma-
zione verificatasi negli scorsi decenni di una sensibilità ecologica, col coinvolgimento 
preponderante di agenzie culturali ed educative più ancora che mediante l’intervento 
legislativo. Va ancora sottolineato a livello di riflessione generale come proprio la 
mancanza di una distinzione chiara tra esigenze di tutela dei diritti linguistici ed 
esigenze di tutela dei patrimoni linguistici abbia generato, col progredire a livello 
continentale di una politica di attenzione nei confronti di questi temi, una discreta 
confusione, al punto che le raccomandazioni comunitarie e i provvedimenti legislativi 
nazionali non solo sono ben lungi dall’armonizzarsi, ma vengono riferiti di volta in 



33

Sezion 1 • Articole Scientifiche

volta a situazioni non omologabili tra loro.
	 Se si guarda a titolo di esempio agli elenchi di varietà linguistiche che sono 
state ammesse a tutela nei diversi paesi dell’Unione all’atto della sottoscrizione della 
Carta Europea della Lingue Regionali o Minoritarie emessa nel 1992 dal Consiglio 
d’Europa, l’impressione è quanto meno caotica.
	 In Francia, così, si ammette almeno in linea di principio l’esigenza di tutelare 
col titolo di langues regionales (al di là delle pratiche effettive in tal senso) tutte 
le varietà tradizionalmente parlate sul territorio nazionale, dai dialetti d’oïl a quelli 
d’oc, dal corso all’alsaziano fino al bretone e al basco, considerando ormai tradizionale 
persino l’uso dell’arabo magrebino e del berbero. 	In Germania, si riconosce l’esigen-
za di una tutela, oltre che della lingua di una vera e propria minoranza nazionale come 
quella danese dello Schleswig e di lingue minoritarie come il sorabo e il frisone, dei 
dialetti basso-tedeschi ma non di quelli alto-tedeschi, il che è un po’ come se in Italia 
si valorizzasse l’uso del genovese o del romagnolo ma non si ammettessero a tutela il 
calabrese o il napoletano. 
	 In Ungheria e in Polonia si applicano invece criteri estensivi e si considerano 
lingue minoritarie anche varietà prive di effettivo radicamento storico e territoriale, 
come il greco importato dagli esuli politici negli anni Cinquanta. In Spagna si distin-
gue tra la lingua ufficiale di tutto il paese, tre lingue nazionali e ufficiali nei rispet-
tivi ambiti regionali (catalano, basco e galego) e una serie di varietà, dall’asturiano 
all’aranese, fatte comunque oggetto di forme differenziate di promozione e tutela a 
livello regionale al di là delle prerogative sancite dalla costituzione. 
	 In Finlandia, una lingua minoritaria come lo svedese è elevata al rango di lin-
gua coufficiale a tutti gli effetti accanto al finnico, mentre in Irlanda, almeno sulla 
carta, la prima lingua ufficiale (ammessa anche tra quelle dell’Unione Europea) è in 
realtà una lingua minoritaria, il gaelico, di fronte all’inglese universalmente diffuso.
In Italia, la legge nazionale 482 del 1999, giunta in ritardo rispetto al dettato costitu-
zionale e frutto di scelte politiche compromissorie, ha rivelato fin da subito fortissimi 
limiti teorici e concettuali che si sono poi ripercossi anche sulle pratiche attuative. Il 
più grave errore della legislazione vigente è stato probabilmente quello di attribuire 
prerogative tipiche delle minoranze nazionali ad alcune (e solo alcune!) minoranze lin-
guistiche selezionate in base a criteri impressionistici che tra l’altro hanno escluso e 
discriminato altre realtà appartenenti a tale categoria, come la lingua zingara, il gal-
losiculo, il tabarchino e il sardocorso, le ultime due contraddittoriamente riconosciute 
invece da una legge regionale di forte impatto innovativo come quella regionale sarda. 
	 Ma tra le conseguenze della 482, a sette anni ormai dall’approvazione, possia-
mo senz’altro annoverare anche l’eversione del panorama linguistico effettivo, la ge-
rarchizzazione delle identità idiomatiche tradizionali e l’incoraggiamento di pratiche 
dannose in una prospettiva di reale conservazione dei patrimoni tradizionali.
	 Vediamo qualche esempio in dettaglio. Il primo aspetto, quello dell’eversione 
del panorama linguistico, consegue dall’enfatizzazione del principio di autoidentifi-
cazione in base al quale gli enti locali sono invitati a dichiarare l’appartenenza lin-
guistica dei cittadini: si è assistito in questo caso a una indebita dilatazione di aree 
linguistiche minoritarie su ambiti comunali i cui amministratori abbiano percepito 
i vantaggi economici dell’ascrizione a una qualsiasi minoranza, o all’inopinato risor-
gere di identità linguistiche in comunità germanofone o ellenofone dove le varietà 
alloglotte sono da tempo estinte.
	 La confusione ingenerata da questi atteggiamenti si può verificare anche dalla 
gestione e sovente dalla manipolazione da parte di frange della militanza politico-cul-



34

Sezion 1 • Articole Scientifiche

turale (di fatto chiamata a essere interlocutrice dello Stato, assai più delle popolazioni 
locali o degli studiosi competenti) della realtà idiomatica dei territori.
	 Nell’ambito della cosiddetta lingua «occitana», ossia dei dialetti provenzali par-
lati in alcune valli del Piemonte sud-occidentale, l’esiguità della base demografica 
dialettofona ha indotto questo tipo di organizzazioni a farsi promotrici di una dila-
tazione indebita che ha portato alla dichiarazione di «occitanità» parecchi comuni 
dove si usano tradizionalmente dialetti piemontesi (e persino liguri!), col risultato che 
le statistiche parlano di circa 180-200.000 persone di «lingua occitana» presenti in 
Italia, dato evidentemente privo di ogni aggancio con la realtà. 
	 Nell’area ladinofona invece, la preoccupazione di vedere estese le prerogative e 
i benefici propri della «minoranza nazionale» ladino-tirolese porta i cosiddetti Ladini 
storici a sconfessare o ridimensionare il carattere ladino della parlata di molte comu-
nità cadorine che pure, secondo gli studiosi, presentano caratteri più o meno evidenti 
di ladinità, senza che sia chiaro peraltro, alla luce del testo di legge, chi sia abilitato 
o meno ad esercitare una qualche forma di controllo su queste auto-attribuzioni di 
«occitanità» o di «ladinità».
	 Questa pratica di «zonizzazione» non tiene conto inoltre delle implicazioni plu-
rilingui caratteristiche delle aree in cui è presente una varietà minoritaria, partendo 
dal presupposto storicamente aberrante (e del tutto assurdo nella realtà pratica) che 
in un comune dove si parla ad esempio un dialetto provenzale non si parlino effetti-
vamente altre varietà, e che tutta la popolazione di quel comune sia effettivamente 
coinvolta nell’uso del dialetto.
	 Del resto il sovvertimento della mappa linguistica del paese non è in ogni caso 
un servizio reso alla causa delle minoranze: non solo per la dispersione di risorse che 
esso comporta, quanto per le ripercussioni di carattere percettivo, che inducono a 
relativizzare la reale appartenenza linguistica delle popolazioni interessate, a con-
figurarla e rimodellarla sulla base di convenienze vere o presunte, generando anche, 
nel caso specifico, «confini» linguistici fatalmente antistorici e arbitrari.
	 Ciò che forse è più grave, l’elencazione delle lingue tutelate suppone inoltre 
la volontà di stabilire una gerarchia all’interno del repertorio linguistico del paese: 
come criterio-guida nella scelta dei gruppi linguistici ammessi a beneficiare della leg-
ge è stata ampiamente sopravvalutata la discriminante genealogica, e di conseguenza 
le «minoranze» sarebbero soltanto quelle che parlano varietà geneticamente distanti 
dall’italiano: tuttavia la distanza interlinguistica minimale che giustifichi tale criterio 
è e resta un fantôme terminologique, e se può avere un senso per il riconoscimento 
dei dialetti germanici o albanesi parlati in Italia, questo criterio non manca di susci-
tare perplessità in merito all’inclusione del sardo, del friulano e del ladino e all’esclu-
sione del siciliano, ad esempio, del piemontese o dell’abruzzese. Esso ha finito così 
per svuotare il provvedimento dei principi ideali in nome dei quali è stato emanato (la 
«tutela» dei diritti linguistici di settori significativi della popolazione italiana nel suo 
insieme, in ottemperanza al dettato costituzionale, tutela che appare invece limitata 
ai casi elencati), e suscita al contempo nuovi elementi di ambiguità e di conflitto.
	 In sostanza, quanto del patrimonio linguistico italiano resta fuori dalla siste-
mazione proposta all’art. 2 della legge non risulta suscettibile di tutela alcuna perché 
escluso da ogni categorizzazione, per quanto astratta, come «bene linguistico», e i 
deficit e i rischi di questa impostazione sono evidenti: attraverso di essa, anzitutto, la 
482 legittima una valutazione discutibile del patrimonio linguistico italiano stabilendo 
in forma sostanzialmente intangibile una scala di valori tra ciò che merita una forma 
di tutela e ciò che non ne merita alcuna.



35

Sezion 1 • Articole Scientifiche

	 Ma al contempo, il «numero chiuso» delle minoranze linguistiche storiche, at-
traverso una elencazione imprecisa e per molti aspetti contraddittoria, ingloba realtà 
sociolinguistiche profondamente diverse tra di loro, col risultato di fornire soluzioni 
di tutela, a seconda delle situazioni e dei contesti, di volta in volta insufficienti, poco 
efficaci, oppure già ampiamente superate dalla legislazione vigente: si veda il caso 
della popolazione di lingua «germanica», all’interno della quale confluiscono ad esem-
pio sia la compatta maggioranza «etnica» della provincia di Bolzano che le residuali 
comunità di dialetto walser, mòcheno o cimbro disperse lungo l’arco alpino: è eviden-
te che i provvedimenti previsti dalla 482 sono ampiamente superati dallo Statuto di 
autonomia della Provincia Autonoma di Bolzano, dove il tedesco è lingua coufficiale 
accanto all’italiano, mentre risultano del tutto velleitari presso piccole comunità lin-
guistiche dove oltrettutto non si parla affatto il tedesco, ma una serie di varietà dia-
lettali arcaiche le cui condizioni sociolinguistiche non sono in nulla diverse da quelle 
dei dialetti italiani circostanti. E non meno evidente è la difficoltà di considerare in 
maniera univoca la realtà linguistica altoatesina o quella degli Sloveni di Trieste, ad 
esempio, e quella della Sardegna, dove non esiste uno standard linguistico universal-
mente accettato e dove le esigenze di utilizzo del sardo a livello di coufficialità sem-
brano essere condivise essenzialmente da una risicata militanza politico-culturale.
	 Alla 482 va quindi imputato un atteggiamento che ignora lo specifico profilo 
sociolinguistico delle diverse aree, ponendo sullo stesso piano minoranze già oppor-
tunamente tutelate in base a legislazioni specifiche (e addirittura a trattati interna-
zionali) e minoranze assai più deboli. Ancora una volta, è l’elencazione delle lingue 
ammesse a tutela a generare confusione e ad indurre ad equivoci, soprattutto perché 
molti dei provvedimenti previsti implicano già in partenza situazioni di standardizza-
zione linguistica e di accettazione di una varietà sovraordinata.
	 Il caso ladino (così come quello, ad esempio, degli Sloveni della provincia di 
Udine rispetto a quelli di Trieste e Gorizia) dimostra inoltre come le esigenze di tu-
tela possano variare all’interno delle stesse comunità linguistiche individuate dalla 
legge, e come la 482, appiattendo la situazione sociolinguistica dei contesti minoritari, 
non consenta in realtà la formulazione di programmi adeguati alle specifiche esigen-
ze delle popolazioni coinvolte, il più delle volte ridotte a soggetti passivi e prive di reali 
poteri decisionali in merito alla gestione delle proprie prerogative idiomatiche.
	 Il carattere velleitario di una parte delle norme previste dalla legge è dovuto 
al fatto, inoltre, che esse presuppongono in molte delle situazioni ammesse a tutela 
l’utilizzo della lingua in ambiti che le sono per lo più storicamente estranei, oppure im-
plicano l’esigenza di una elaborazione, promozione e soprattutto accettazione in tempi 
rapidi, da parte dei parlanti, di una varietà sopralocale riconosciuta e «ufficializzata»: 
ed è qui che cozza inevitabilmente il criterio di definizione di una «lingua minoritaria» 
presupposto dall’elencazione proposta dall’art. 2 della 482, come se la presa d’atto 
dell’appartenenza dei dialetti sardi o francoprovenzali (o ladino-cadorini!) a un siste-
ma linguistico diverso da quello italiano risolvesse immediatamente tutti i delicati 
problemi inerenti all’utilizzo dell’idioma come codice «totale». Questa distorsione è 
legata al criterio in base al quale la lingua «tutelata» debba immediatamente assume-
re prerogative concorrenti rispetto a quelle condivise dal codice egemone e su quelle 
ricalcate, come se ciò dovesse rappresentare una effettiva chance dal punto di vista 
della rivitalizzazione degli usi parlati, quelli cioè ai quali dovrebbe rivolgersi in primo 
luogo l’azione di salvaguardia: secondo i modelli noti al legislatore la promozione di 
un idioma si esaurisce in gran parte, quindi, nella burocratizzazione della prassi co-
municativa in lingua minoritaria, non nella rivitalizzazione degli usi tradizionali che 



36

Sezion 1 • Articole Scientifiche

rappresentano l’orizzonte reale della prassi comunicativa. E non è stato considerato 
che la frammentazione dialettale è in realtà uno strumento identitario di notevole 
portata: in molti casi i parlanti tendono infatti a riconoscersi non in un’«identità» lin-
guistica astratta, sopralocale, bensì nello specifico della propria parlata materna. Da 
qui il rifiuto frequente, da parte della base, di proposte volte ad affermare il principio 
di una lingua comune a discapito di usi ancora vitali in ambiti più ristretti.
	 Ai tentativi di affermazione di una «norma» comune si oppone quindi anche il 
problema del rispetto di una varietà interna che è spesso l’elemento che vincola effet-
tivamente i parlanti all’utilizzo dell’idioma minoritario, che lega il tema della tutela 
dei diritti linguistici a quello della tutela dei patrimoni linguistici tradizionali.
	 Anche la mancata considerazione delle interazioni plurilingui, come si è antici-
pato, discende dal criterio di inventariazione dei patrimoni linguistici minoritari am-
messi a tutela basata su un equivoco di fondo, secondo il quale esisterebbero gruppi 
linguistici rigidamente compartimentati. In questo caso la legge rivela non solo, an-
cora una volta, una mancata consapevolezza della realtà attuale, ma anche del vissuto 
storico delle comunità alloglotte e dei singoli individui che vi si integrano, accreditan-
do spesso le istanze di quei gruppi radicali dell’attivismo politico-culturale che inter-
pretano il monolinguismo a base minoritaria come meccanismo di acquisizione di una 
«coscienza» etnica del tutto slegata dal vissuto personale e dal retroterra culturale 
dei singoli parlanti. Sulla base di una reinterpretazione storica largamente viziata da 
una percezione sentimentale del problema, si finisce insomma per fornire «persona-
lità» a un concetto astratto di etnia, deprivando contestualmente i singoli membri del 
diritto all’appartenenza plurale che costituisce il retaggio culturale di ciascuno di essi. 
	 L’esperienza italiana dimostra dunque che, fatti salvi i diritti linguistici delle 
minoranze nazionali, per quanto riguarda la tutela, la promozione e la valorizzazio-
ne del patrimonio linguistico tradizionale è opportuno in primo luogo riformulare il 
concetto di «bene linguistico», eliminando la distinzione tra ciò che è «meritevole» di 
tutela e ciò che non lo è. È chiaro poi che le forme di tutela dei patrimoni linguistici 
che si integrano in ciascun contesto nazionale andranno differenziate in base alle 
tipologie e alle situazioni, e in questo senso la tutela di ciascuna varietà minoritaria 
porrà problemi specifici meritevoli di ulteriore approfondimento: tutto ciò, se si parte 
dal presupposto in base al quale la tradizionale pluralità linguistica è un aspetto co-
stitutivo non soltanto delle singole realtà nazionali, ma della comune identità europea, 
come tale suscettibile di rispetto e di promozione a livello continentale. 


