SEZION 1 ® ARTICOLE SCIENTIFICHE

Domenico Nisi e Marta Villa

TRA CIVETTE E BISSE: LA GRANDE DEA NASCOSTA
NELLE LEGGENDE LADINE

Pista paleo-mesolitica Monte Baldo - Otztal

Narra una leggenda di Cortina d’Ampezzo che la civetta, chiamata zieta o
begarola, sia un uccello del malaugurio. «Un outra roba, ‘sa che son sui uziet che no
porta ben, [ € ra begarola; 16 v ei sentuda na ota, ma no veduda, r et sentuda via par ra
note, dormie al terzo pian co ra funestra daerta d istade e ves bonora: «Oiuto! - desce-
do el me on - sente, | a da esse calchedun che s a fato mal, [ é cuaji na osc che begarea,
sente ... 0... 0». «NO - disc me on - [ € ra begarola; pero - el disc - pi che sto burto senti,
sto burto - no n ea gnanche un urlo, un baid - ra porta mal». I disc che entro l an, inze
L an morira calchedun dei parentes. Suzede algo de burto, ma senpre sui morte. In
chel an 1 é morto me pare, calche mes dapo l é morto me paret».

Le civette, i gufi e tutti i rapaci notturni, alle volte anche le cornacchie, sono
considerati uccelli del malaugurio; in particolare proprio la civetta (Strige), dallo stesso
nome latino dato anche alle streghe, dal verso stridente nella notte o simile ad un urlo
o ad un abbaiare, ma malinconico e triste, & stata considerata negativamente nell'im-
maginario popolare e assimilata alle forze demoniache.

L «A proposito di uccelli di malaugurio c¢’é la begarola (civetta); io Uho sentita una volta, non vista,
durante la notte, dormivo al terzo piano con la finestra aperta, era d’estate, di buonora sveglio mio
marito dicendogli: «Senti, ci deve essere qualcuno che st é fatto male, si sente una voce che geme». «No
- dice mio marito - € la begarola (civetta), pero, dice, che questo brutto verso, questo brutto abbaiare,
non era nemmeno un urlo, porta male». Dicono che entro l'anno morira qualcuno dei parenti. Succede
qualcosa di brutto, ma sempre di morte. In quell’anno € morto mio padre, qualche mese dopo e morto
mio padre». Da Museo etnografico della Provincia di Belluno, Leggende e credenze di tradizione orale
della montagna bellunese, I e 11, Edizioni della Provincia di Belluno, Seravella, 2001, II. pp. 94-95.

17



SEZION 1 ® ARTICOLE SCIENTIFICHE

La paura atavica per il male, che porta I'uomo a gesti superstiziosi, & stata quin-
di capace di deformare il reale attraverso processi di rimozione liberatoria. Tuttavia
non & possibile dimenticare che, nel corso della storia, questo animale ha assunto si-
gnificati diversi, divenendo cosi un simbolo ambivalente. Vittima di questo capovolgi-
mento non e solo la civetta, ma anche serpenti o bisce e le strane e misteriose anguane,
che sono diventate creature positive/negative non per nascita, ma per adesione ad una
ideologia piuttosto che ad un’altra.

La loro presenza nella memoria dell'umanita e antichissima e va cercata agli
albori, quando I'uomo viveva immerso nella natura, pitt grande di lui, e per questo luo-
go da rispettare e considerare come una divinita.

Nel Paleolitico la civetta, secondo alcune interpretazioni antropologiche ed ar-
cheologiche, non era considerata come portatrice di sventure; la sua rappresentazione
era strettamente legata alla Dea Madre, figura fondamentale del pantheon religioso
dei nostri antenati. Questa entita che si colloca nell'uomo stesso e ne rappresenta gli
umori vitali, la passionalita e gli istinti primordiali alla sopravvivenza, era innanzitutto
un simbolo femminile; ha trovato posto in molte rappresentazioni iconografiche, ed
ancora oggi e possibile ritrovarla in racconti orali o trascritti, legati alla memoria.

II suo potere era nell’acqua, nella terra, nella capacita rigenerativa della stes-
sa natura di cui era rappresentazione®. Uno dei vari animali che comparivano conte-
stualmente alla Dea Madre era appunto la civetta: simbolo anche di morte, una morte
che era oggetto di profondo interesse, e della quale si cercava una spiegazione, ma
che nello stesso tempo veniva percepita nella sua naturalezza, cioeé un termine per il
ricominciare ciclico di nuova vita, una fase di passaggio. Questo significato e la chiave
dell’inno alla vita e alla rigenerazione riflesso nell’arte. Non esiste quindi nella mitolo-
gia di questo tipo di societa la possibilita di categorie morali di bene/male che vengano
dualisticamente riprodotte anche tra gli dei®.

Queste rappresentazioni zoomorfe della divinita sopravvissero in Europa per
tutto il Paleolitico, il Neolitico, fino all’Eneolitico (rame), a partire dal quale e prevalen-
temente nell’eta dei metalli (bronzo, ferro), muto la percezione e la comprensione del
mondo e la Dea Madre? venne relegata nel profondo delle foreste o sulle altezze delle
cime innevate: simbolicamente il Concarena in Valcamonica o la punta del Similaun in
Val Senales/Schnalstal, come molte altre punte coperte perennemente di neve, sono
state considerate la dimora di questa divinita femminile.

Essa 1i cerco di sopravvivere sino all’eta attuale attraverso credenze, favole
e miti: spesso in montagna s’incontrano il trono della Dama Bianca, la scivolata della
fertilita, la Signora delle Nevi, e ogni qualvolta vengono annoverati nomi simili, im-

2 Come dice M. Gimbutas: «La Dea era, in tutte le sue manifestazionsi, il simbolo dell’unita di tutte le forme
di vita esistenti nella Natura» (M. Gimbutas, The Language of the Goddess, Harper & Row Publishers,
s.1,,1989, trad. it. Il linguaggio della Dea. Mito e culto della Dea Madre nell’ Europa Neolitica, Longanesi,
Milano, 1990, pg 321).

3 Ancora Gimbutas et al.: «Il popolo (che venerava la Dea) non produsse armi letali né costrui fortificazioni
wm luoght inaccessibili, come avrebbero fatto 1 successori, anche quando conobbe la metallurgia. Invece,
costrul tombe-santuari e templi, comode abitazioni in villagg: di modeste dimensioni, e creo ceramiche
e sculture superbe. Fu, quello, un lungo periodo di notevole creativita e stabilita, un’epoca priva di
conflitti. La cultura di quel popolo fu una cultura dell’arte» (ivi. pag. 321).

¢ La Dea e si dispensatrice di morte, ma ha sul petto e sul ventre seni e labirinti che richiamano il mistero
della vita, o forme triangolari che riportano al centro vitale femminile: la morte non viene percepita come
una punizione, ma come un evento necessario al divenire.

18



SEZION 1 ® ARTICOLE SCIENTIFICHE

mediatamente si evocano suoni ed emozioni che Carl
Gustav Jung ha definito «frutti della vita interiore
affiorata dall’inconscio» e che riportano ad uno sta-
to di natura dove la natura era una presenza onni-
comprensiva.

La societa culturale precedente alla sco-
perta della fusione aveva uno schema di valori
molto diverso da quella subitamente successiva: la
Dea Madre era il cardine della sfera mitologica e
sacrale e il femminile era venerato e rispettato con
riconosciuto timore.

Lluomo si faceva a volte seppellire rannic-
chiato nella stessa posizione del feto nella pancia
della madre, posizione rassicurante, potente, in-
vulnerabile. La donna, in quanto racchiudeva in sé
il mistero della vita, in particolare nel portentoso
fenomeno dell'ingrossamento del ventre e, dopo
un tempo stabilito, dell’espulsione di un altro es-
sere umano, era considerata magica; il suo corpo
in stato interessante veniva rappresentato conti-
nuamente dall’arte votiva dell’epoca.

~ Luomo aveva timore e provava un senso di Dea Madre a muso di civetta
sottomissione inconscia per questo suo simile, ma diverso,
che lo inquietava e lo attirava attraverso un magnetismo biologico. Il genere femminile,
allora, dominava la gerarchia sociale e occupava un posto privilegiato: in questo modo
la sua indole pacifica era esemplare per I'organizzazione sociale’.

Ad un certo punto della sua storia I'uomo scopre la fusione dei metalli, e at-
traverso questa inizia a forgiare armi ed attrezzi. Prima di questo evento epocale, una
vera e propria rivoluzione, per costruirsi gli utensili e anche le armi di offesa e difesa
impiegava molto tempo, perché doveva scheggiare ogni oggetto singolarmente, lavo-
rando la pietra levigata e la selce.

Gli oggetti realizzati servivano per I'agricoltura e la caccia, venivano conser-
vati e protetti perche erano i soli utensili utili alla sopravvivenza: senza di essi si ri-
schiava di morire. Ma I'era dei metalli muto completamente 'artigianato: non era piu
necessario lavorare parecchie ore per procurarsi un unico oggetto utile a vivere. La
fusione permise di produrre in serie lame, pugnali, punte per frecce e lance, falci, la
fatica e il tempo utilizzato erano molto ridotti rispetto a prima e la qualita e l'efficacia
erano sorprendentemente aumentate.

Luomo si affeziona da subito a questa serie di oggetti perche di uso quotidia-
no, e ne fa delle indispensabili appendici. Ora anch’egli possiede un elemento, tuttavia
esterno ad esso, apparentemente magico perche senza dolore per chi lo utilizza, che
puo togliere o salvare la vita ad un altro essere umano. Il metallo, di facile reperibilita
e lavorazione, diviene simbolico perche possiede tutta la potenza del calore del fuoco, e
quindi del sole, con cui viene forgiato.

Gli uomini riacquistano fiducia in se stessi e trasformano questi oggetti in
simboli magici che proteggono e che divengono indispensabili: la donna viene ridimen-

> Cfr. J. Diamond, Armi, acciaio e malattie, Einaudi, Torino, 1998.

19



SEZION 1 ® ARTICOLE SCIENTIFICHE

sionata e relegata in una posizione subordinata.

Anche lo sguardo e la religiosita mutano: 'essere umano che prima era legato
alla terra e ai fenomeni acquatici e umidi, alla fertilita e agli elementi guardati orizzon-
talmente (sguardo orizzontale), divinizzando il fuoco, forgiatore dell’'oggetto magico,
si rivolge al sole e al cielo (sguardo verticale). Lastro diurno viene percepito maschile
perché da potenza all’arma, appendice maschile; la donna viene associata alla luna e
alla notte, rimane legata all'inquietudine primigenia, e tutti i simboli che erano legati al
culto della Dea Madre vengono ribaltati e sentiti non pitt come unici ma in ambivalente
antagonismo con quelli nuovi.

In molti luoghi, quindi, questi vengono fatti scomparire e sono sopravvissuti
solo nelle leggende e nelle favole che, essendo frutto della fantasia, possono calmare la
paura. Si spiega cosi la sovrapposizione o addirittura cancellazione degli stessi con feno-
meni di iconoclastia nell’arte rupestre e mobiliare, come ad esempio in Valeamonica.
Sono inoltre testimonianza di questa antica credenza la presenza delle Anguane in
Cadore e in tutto I'arco alpino, anche sotto nomi diversi, o delle leggende riguardanti le
bisce che succhiano e rubano il latte, che ricordano da lontano la leggenda antichissima
della prima donna, compagna di Adamo, Lilith, trasformata in strega succhiatrice di
sangue dalle culle dei neonati.

Sempre a Cortina si narra la leggenda di una ragazza che trasportava il pro-
prio bambino nella gerla quando andava a raccogliere fieno nei pascoli alti. Mentre
stava lavorando senti piangere il bimbo e, giunta alla gerla, vide che una biscia batteva
sullo stomaco del piceolo per fargli vomitare il latte che aveva bevuto e cosi succhiarlo’.
A Sappada invece le bisce si attaccano alle mammelle delle vacche e, cosi mungendo,
succhiano il latte infastidendo i bovini e facendoli anche ammalare®. Ben pili interes-
santi sono le leggende legate alle Anguane. Il nome indica la loro provenienza: viene
da ana/anao, linguaggio preindoeuropeo di ceppo mediterraneo che significa acqua,
queste creature sono sempre associate a laghi o fonti, dove vengono viste fare il bagno;
la loro caratteristica peculiare in quasi tutte le testimonianze raccolte e di saper fare
un bucato speciale lungo il corso del Boite che, se toccato da mano umana, sparisce.
Hanno piedi di capra alcune, altre addirittura sono meta donne e meta pesci; vivono
nei boschi o nei pressi del Lago de Noulii o del Lagoscin, sono vestite di alghe verdi e
si nutrono con i frutti spontanei.

Nella tradizione le Anguane hanno una doppia valenza: alecune sono buone,
come quelle che vivono nei pressi del «Miramonti»; altre invece sono cattive e assi-
milate alle streghe, dispettose e irascibili; collocate a Rumerlo e a Fedarola, fanno
ammalare le vacche al pascolo e rovesciano i covoni di fieno appena fatti.

A Tai di Cadore invece, le Guane vivono nei pressi del cimitero di Sottocastello
e portano via chi cammina dalla parte della porta, prendendolo per una gamba e trasci-
nandolo in una voragine.

In Comelico Superiore vengono chiamate Longane, vivono in un antro chia-
mato proprio «Antro delle Longhe Longane» e si divertono a rubare salsicce e formag-
gio nelle cantine.

6 Cfr. L. Ginzberg, Le leggende degli ebrei, volume I, Adelphi, Milano, 1995.

" Cfr. Museo etnografico della Provincia di Belluno, Leggende e credenze di tradizione orale della montagna
bellunese, I e 11, Edizioni della Provincia di Belluno, Seravella, 2001, II, pag. 104.

8 Cfr. Museo etnografico della Provincia di Belluno, Leggende e credenze di tradizione orale della montagna
bellunese, I e 11, Edizioni della Provincia di Belluno, Seravella, 2001, II, pag. 105.

20



SEZION 1 ® ARTICOLE SCIENTIFICHE

A Lozzo di Cadore vengono chiamate Ongane e sono simili alle streghe, poiché
spalmandosi di unguenti volano a far festa, e nel caso vengano sorprese dai giovanotti
si trasformano in pietra.

A Calalzo di Cadore invece sono descritte come donne grandi, magre, brutte,
con i seni lunghi che vengono buttati dietro la schiena; hanno piedi di capra, vivono
nelle spelonche ed escono solo di notte.

Molte leggende raccontano di matrimoni tra anguane e uomini che si manten-
gono in concordia fino a quando i mariti non pronunciano le fatidiche parole: «Porca
anguana pé de cioura’», che fanno scompari-
re di colpo la donna e non tornare mai pit.

Nell’Agordino invece c’erala Donatha
che, sotto sembianze di grosso uccello, di not-
te andava a vedere quanto avevano mangiato
i bambini, e se la loro pancia era grossa e gon-
fia se li portava via; secondo gli anziani 'unico
rimedio per salvarsi era pronunciare questo
saluto: «Bongiorno, bela dona del Oriente,
con tuta la tua bela e brava gente®». Donna
dell’Oriente, Anguana, Donnaccia e in Tirolo
Frau Berche, rappresentata su molte porte
di masi antichi come la signora degli animali
con la stella a sei punte, che ne esorcizzava la
presenza malefica; tutti nomi per definire en-
tita buone o malvagie, ambigue, tutte donne
belle e giovani o brutte e vecchie; servivano da
spauracchio per i bambini o venivano collocate
in luoghi significativi come fonti, laghi o caver-
ne. Sono probabilmente 'unica testimonianza
viva di antiche presenze femminili, divinizzate
e decadute a causa del cambiamento sociale e Vaso con ocehi e bocea di civetta,
ideologico. A molti invece e sfuggito il legame di epoca neolitica IV
sottile che intercorre tra la Dea Madre e la Madonna, in particolare nella sua veste ico-
nografica e ideologica pil antica: la Madonna Nera o di Loreto. Presente fin dal 1300
sulle Alpi, come ad esempio la statua miracolosa di Unsere Frau (Madonna di Senales),
trasportata da due pellegrini di ritorno da un viaggio in Terra Santa e protettrice del
passo naturale che dalla Schnalstal porta in Otztal'; la ritroviamo qua e 13, quasi a
marcare dei percorsi significativi, luoghi di attraversamento pericolosi, momenti di so-
sta per viandanti, pellegrini, sulle vie di transumanza utilizzate per millenni dai pastori,
alle volte nelle diverse epoche storiche sorvegliati da ordini cavallereschi come quello
dei leggendari templari.

Y «Porca Anguana dai piedi di capra»,da Museo etnografico della Provincia di Belluno, Leggende e credenze
di tradizione orale della montagna bellunese, I e 11, Edizioni della Provincia di Belluno, Seravella, 2001, I,
pag. 48.

10" Cfr. Museo etnografico della Provincia di Belluno, Leggende e credenze di tradizione orale della montagna
bellunese, I e 11, Edizioni della Provincia di Belluno, Seravella, 2001, I, pag. 67. )

I Liuogo dove é stato fatto il ritrovamento archeologico piu significativo degli ultimi anni, Otzi, la Mummia
dei Ghiacci.

21



SEZION 1 ® ARTICOLE SCIENTIFICHE

11 culto della Dea Madre &
stato sicuramente traslato verso la
Madonna Nera dal colore bruno e
proveniente dall’Oriente; & signifi-
cativo inoltre trovare, soprattutto
sulle Alpi, luoghi legati a fonti, bo-
schi sacri, alberi particolari, roc-
ce e alture dedicate alla figura di
Maria, alle volte anche apparsa e
per questo dispensatrice di prote-
zione.

Anche in Cadore e presso le
popolazioni ladine dell’arco alpino
questa sensibilita verso la Madre
di Cristo non & mai scomparsa; in
punti geograficamente significativi
abbiamo la presenza di nomi, capi-

. ) telli o chiesette antiche, che testi-

. Madpnna Nera di Vallada Agordina . . . N

moniano una devozione radicata e ancora oggi molto viva, e la figura della Madonna e
sempre associata ad elementi naturali benefici per 'nomo. Non e possibile obliterare
questo tipo di presenza, € necessario, invece, soprattutto in montagna dove la memo-
ria & conservata pill che altrove, riscoprire questi marcatori antropici rileggendone
I'importanza e la valenza simbolica, utilizzandoli anche come chiave interpretativa di
fenomeni storici e sociali e riconoseendo in essi la dinamicita e 'evoluzione della nostra
societa.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Beccaria G. L. 1995, I nomi del mondo. Santi, demoni, folletti e le parole perdute, Einaudi,
Torino.

Camporesi P 1994, 11 sugo della vita. Simbolismo e magia del sangue, Edizioni di Comunita,
Milano.

Diamond J. 1998, Arma, acciaio e malattie, Einaudi, Torino.

Gimbutas M. 1989, The Language of the Goddess, Harper & Row Publishers, s.l. (trad. it.
1990, 11 linguaggio della Dea. Mito e culto della Dea Madre nell’ Europa Neolitica, Longanesi,
Milano).

Ginzberg 1. 1995, Le leggende degli ebrei, volume I, Adelphi, Milano.

Ginzburg C. 1989, Storia notturna - una decifrazione del sabba, Einaudi, Torino.

Le Goff C. 1985, Limaginaire médiéval Edition Gallimard, Paris (trad. it. 1988, Limmaginario
medievale, Editori Laterza, Roma-Bari).

Museo etnografico della Provincia di Belluno 2001, Leggende e credenze di tradizione orale
della montagna bellunese, I e I1, KEdizioni della Provincia di Belluno, Seravella.

Parinetto L. 1991, Solilunio: erano donne le streghe?, Pellicani, Roma.

Parinetto L. 1993, La traversata delle streghe nei nomi e nei luoghi, Pellicani, Roma.
Parinetto L. 1998, Streghe e potere, Rusconi, Milano. . 3

Pastoureau M. 2005, Un histoire symbolique du Moyen Age occidental, Edition du Seuil (trad.
it. 2005. Medioevo simbolico, Laterza, Bari).

Storia del cristianesimo, 4 voll. (Lantichita. Il medioevo. Letd moderna. Leta contempora-
nea) 1997, a cura di Filoramo G. e Menozzi D., Editori Laterza, Roma - Bari.

Thaun P. de 1980, Bestiaires du Moyen Age, Paris.

22



